
In was für einer Stadt wollen wir leben?
Der Streit über das Suchthilfezentrum im Frankfurter Bahnhofsviertel
offenbart ein gesellschaftliches Problem. Armut soll aus der Innenstadt
verschwinden, sie soll unsichtbar sein. Das jedoch widerspricht allen
christlichen Grundsätzen.

Von Markus Eisele

Mittwochmorgen. Berliner Straße. Unweit der Paulskirche liegt eine ältere Frau, tief
in ihren Schlafsack gehüllt, ihr Gesicht lugt kaum heraus. Daneben die Tüte mit den
eingesammelten Flaschen, ihr Tagesverdienst. Ein Mann im Anzug geht auf sie zu.
Ich beobachte ihn. Schaut er, wie es ihr geht? Da legt er ihr seine Tüte mit Brötchen
hin. Mich rührt diese Geste der Menschlichkeit. Warum? Weil sie auf ein tiefes
Mitgefühl für die Lage der Nächsten schließen lässt. Und weil ich zugleich fürchte,
dass uns diese Form von Güte zunehmend abhandenkommen könnte, wenn wir
nicht sehr aufpassen.

In was für einer Stadt wollen wir leben? Diese Frage sollte uns Frankfurterinnen und
Frankfurter gerade jetzt wieder aufs Neue bewegen. Mich jedenfalls beunruhigt die
sehr merkliche Diskursverschiebung in unserer Gesellschaft, die besonders im
sozialen Bereich sichtbar wird. Der kollektive Egoismus nimmt zu, und manche
stellen die Wohlfahrt unter Generalverdacht. Auch in Alltagsgespräche schleichen
sich neue Töne, die uns nachdenklich stimmen müssen.

„Eine Innenstadt für alle“ wurde vor wenigen Tagen ein Positionspapier einer Partei
überschrieben, das gleichzeitig zumindest einer Gruppe von erkrankten Menschen
mit Behinderung das Recht abspricht dazuzugehören, nämlich den Drogenkranken.
Die Frankfurter Innenstadt möge sauber und sicher sein, damit wieder ein
attraktives Stadtzentrum entstehe, steht dort zu lesen.



Gesehen in einem Frankfurter Stadtviertel. (Foto: Peter Weidemann)

Was aber ist der Preis eines solchen Denkens, das Menschen vor allem als Problem
wahrnimmt? Als Träger sozialer Einrichtungen hören wir in letzter Zeit verstärkt,
dass die Nichtkonformen, die Auffälligen, den Alltag stören. Seien es die
Obdachlosen, die Fremden oder eben auch die Drogenabhängigen – sie sollen
möglichst unsichtbar werden, auf Straßen und Plätzen nicht mehr auffallen.

Die Frage, wem unsere Stadt gehört, muss deswegen sehr grundsätzlich gestellt
werden. Wer bestimmt, wer sich auf welche Weise an welchen Orten aufhalten darf?
Und auch: Welche Wahrheit über die Fragilität unseres Lebens, wie viel Armut und
Not, muten wir uns im Stadtbild zu?

Menschen leben nicht von ungefähr auf der Straße, sie waren auch nicht einfach so
in der Psychiatrie und liegen nicht ohne Vorgeschichte mit Drogenproblemen am
Boden. Wer von den Lebensgeschichten hört, die in Armut, Obdachlosigkeit,
Drogensucht und Elend geführt haben, weiß, wie kurz der Weg oft ist.

Abstrakt von diesen Gestrandeten zu sprechen, blendet Kontexte aus und sieht sie

https://www.diakonie-frankfurt-offenbach.de/in-was-fuer-einer-stadt-wollen-wir-leben/6173_angebot_fuer_obdachlose_by_peter_weidemann_pfarrbriefservice/


als Problem für die „funktionierende Stadt“. Wer hingegen bereit ist, dem einzelnen
Menschen zu begegnen und in ihm ein Geschöpf Gottes mit gleicher Würde zu
erkennen, der erlangt – in religiöser Sprache – eine Haltung der Barmherzigkeit,
öffnet das Herz für die fremde Not und nimmt sich ihrer an.

Das Zusammenleben in unserer diversen und multireligiösen Stadt fußt auf vielen
Fundamenten, zugleich ist es weiterhin nachhaltig von der jüdischchristlichen
Tradition geprägt. So rühren die jahrtausendealten Bilder der Glaubenstradition
auch heute noch viele Menschen an, die sich explizit als nicht religiös verstehen.

„Wenn ein Armer in deiner Mitte ist, so verhärte nicht dein Herz und
verschließe nicht deine Hand vor deinem armen Bruder. Geben sollst
du ihm wiederholt und dein Herz sei nicht böse, wenn du ihm gibst“
(5. Buch Mose, Deut. 15,7).

Die jüdische Bibel hebt die Rechte der Armen von Beginn an hervor. Der hebräische
Begriff zedaka – am ehesten mit Gerechtigkeit und Wohlfahrt zu übersetzen – zielt
auf ein am Gemeinwohl orientiertes Handeln. Wer dagegen nur auf den eigenen
Vorteil bedacht ist, verpasst „Recht und Gerechtigkeit“. Die Aufforderung, auch in
prekärer Lage nach dem Schalom der Stadt, also nach dem sozialen Frieden und
Ausgleich zu suchen, ist vom Propheten Jeremia überliefert. Jesus hat sich mit
seinen Reden und durch sein Leben in dieser Tradition verstanden und sich klar auf
die Seite der Armen und Bedrückten gestellt. Um die, die von vielen anderen
ausgeschlossen wurden, hat er sich zuerst gekümmert und fordert Gleiches von
anderen:

,,Seid barmherzig, wie auch euer Vater barmherzig ist!“ (Lk 6,36)

Erst kürzlich hat der US-amerikanische Vizepräsident J.D. Vance die Lehre des
Kirchenvaters Augustinus von der „Ordnung der Liebe“ grob verfälschend
ausgelegt, als gebe es eine Rangfolge der Nächstenliebe. Zuerst die eigene Familie
und dann in konzentrischen Kreisen zu den immer ferneren „Nächsten“ – falls dann
noch ein Rest von Nächstenliebe übrig bleibt. Papst Franziskus hat das noch kurz
vor seinem Tod umgehend richtiggestellt: Nächstenliebe kennt keine Rangfolge. Sie
ist universell und fragt gerade nicht danach, ob der Nächste der Hilfe würdig ist.



Symbolbild (Foto: Peter Weidemann)

Wenn nun in das private und öffentliche Denken und Reden ein neuer Duktus
Einzug hält, der das Wohlgefühl der angeblichen Mehrheit über die Bedarfe und
Bedürfnisse der besonders Verletzlichen stellt, wer zahlt dann den Preis? In erster
Linie diejenigen, die von Exklusion bedroht sind und deren Rechte und Würde
angegriffen werden. In umfassender Perspektive zahlen aber wir alle den Preis,
wenn uns die Humanität abhandenzukommen droht. Der Blick über den Atlantik
lässt uns erahnen, wie schnell das passieren kann. Nicht umsonst hat Bischöfin
Marianne Budde in ihrer Predigt zur Amtseinführung des amerikanischen
Präsidenten Donald Trump eindringlich in Gottes Namen um Milde, Nächstenliebe
und politisches Erbarmen für die vielen von Diskriminierung Betroffenen gebeten.

In Deutschland und gerade auch in Frankfurt stehen wir an einem ganz anderen
Punkt. Wir dürfen uns glücklich schätzen, dass unser Sozialstaat – bei allen
Problemen im Einzelnen – auch weiterhin ein starkes Netz bietet, damit Menschen
mit Unterstützungsbedarf eben nicht ins Bodenlose fallen.

Umso mehr muss die Stadtgesellschaft der Versuchung widerstehen, in ein neues

https://www.diakonie-frankfurt-offenbach.de/in-was-fuer-einer-stadt-wollen-wir-leben/wem_gehoert_die_stadt_by_peter_weidemann_pfarrbriefservice/


Narrativ einzustimmen, das die Verantwortung für Schwierigkeiten im Leben dem
Einzelnen zuschiebt und die strukturelle gesellschaftliche Mitverantwortung
ausblendet.

Diese Stadt gehört allen, die in ihr leben. Alle dürfen und sollen hier in Frankfurt
sichtbar sein. Schon allein dem Gedanken, dass Gebiete wie das Bahnhofsviertel für
bestimmte Gruppen der Bevölkerung unzugänglich gemacht werden sollen, ist zu
widersprechen.

Wir sind gefordert, auch weiterhin eine Kultur des Rechts und zugleich der
Barmherzigkeit, individuell und strukturell, zu leben. Dazu gehört, dass wir als
Gesellschaft – in Politik und Verwaltung, in Wirtschaft und Wohlfahrt – die Ursachen
für die vielfältigen Problemlagen, seien es Drogenkonsum oder Wohnungslosigkeit
oder anderes, angehen, und die Rahmenbedingungen für soziale Einrichtungen mit
ihrer fachlichen Expertise sichern. Kurz: Zuwendung statt Ausgrenzung, Hilfe statt
Vertreibung und Würde statt Stigma.

Armen und Bedürftigen zu begegnen, führt uns vor Augen, dass es auch diese
Wirklichkeit in unserer Stadt gibt. Sich daran erinnern zu lassen, ist eine kostbare
Schule des Herzens für uns alle.

Markus Eisele ist Diakoniepfarrer und zugleich Theologischer Geschäftsführer des
Evangelischen Regionalverbandes Frankfurt und Offenbach. Der Beitrag wurde in der
Frankfurter Allgemeinen Sonntagszeitung (FAS) am 11.5.2025 und online am 14.5.2025
auf faz.net veröffentlicht.


